
1 
 

 

 

 

 

 

ИССЛЕДОВАТЕЛЬСКАЯ РАБОТА 

"Образ женщины в русских  и бурятских народных 

сказках" 

 

 

 

 

Выполнила работу: 

Трещенко Полина, ученица   

МБОУ "Малокударинская средняя общеобразовательная школа" 

Руководитель: Слепченова Л.И. 

учитель начальных классов . 

 

 

2021 

 

 



2 
 

Цель работы:   исследование особенностей образа женщины в русских народных  

в бурятских волшебных сказках. 

 

Задачи :   выявить традиционных персонажей русских и бурятских сказок , 

проанализировать образы , определить особенности персонажей. 

 

Гипотезы : Предполагаю  , что нечистые силы не могут быть одинаковые, т. к сказки 

разных народов, но  они всегда учат тому, что побеждает добро. 

Результат проекта: 

    Разработка библиотечного урока  с целью  познакомить с неизвестными фактами  о 

сказочной нечистой силе , познакомить  с результатами исследования. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

Введение . 

           Первые сказки появились задолго до введения на Руси христианства. Большое 

количество волшебных образов появилось в те времена, когда человек не мог объяснить 

явления природы, приписывая их к различным таиственным силам, обожествляя и 

олицетворяя  эти силы.      В сказках всегда присутствует какая - нибудь нечистая сила: 

Кощей Бессмертный, Баба Яга, Леший, Змей Горыныч, Кикимора.  Но чаще всего 

встречается Баба Яга.   Письменное упоминание Бабы Яги сделал в 1588 году английский 

путешественник Джильс  Флетчер в книге "О государстве русском"  Он читал о 

поклонениях кумиру  "золотой или яге - бабе",   в Пермском  крае.   Баба Яга один из 

узнаваемых персонажей именно русских народных сказок ,знакома с детства, когда сказки 

нам читали мамы и бабушки. В каких - то сказках  это исключительно отрицателный 

персонаж, где-то положительный, но всегда  это старая женщина, живущая с одним 

только  котом в избушке на курьих ножках где-то в непроходимой чаще. 

               Давайте сначала ответим на вопрос: Кто такая Баба Яга ?  С одной стороны -это 

старая , злая ведьма, которая живет в глухом лесу в избушке на курьих ножках, летает на 

ступе, погоняя ее пестом и заметая следы метлой. Любит лакомиться маленькими детьми 

и добрыми молодцами. Но с другой стороны - в некоторых сказках Баба Яга  не злая : 

помогает доброму молодцу, подарив что-то волшебное или указав путь - дорогу 

    Я решила узнать кто же она такая, кто придумал этот персонаж.  Народные сказки , 

являются носителями культрологической информации, формируют духовную культуру 

детей. Где живет сказка? Да повсюду: в дремучем лесу, в поле, на распутье дорог, в 

шорохе листвы… Сказка родилась с человеком, и пока живет человек, жива и сказка. 

Сказки любят все: и взрослые, и дети. В них много разных чудес. А задумывался ли кто-

нибудь над тем, как попала в сказку Баба Яга? Почему она ест маленьких детей? Почему 

живет одна в темном лесу? Кто ее придумал? Это вымышленный сказочный персонаж? А 

может быть, Баба Яга – мифологическое существо, старуха-чародейка, наделенная 

магической силой, ведунья, оборотень? 



4 
 

   

    

И так начинаем.... 

      Баба Яга персонаж довольно противоречивый и в наши дни идет немало споров о том, 

кем же была Баба Йога на самом деле. С одной стороны вроде злая старуха-ведьма, а с 

другой - очень даже положительный персонаж, который учит гармонии между миром 

людей и сказочным миром. В сказках Баба Яга  владеет огнедышащими конями, сапогами-

скороходами, ковром-самолетом, гуслями-самогудами и мечом-кладенец. Может 

оборачиваться и в зверя, и в тучу. Ищущие ответа и не боящиеся заплатить за знание 

жизнью, могут найти у Бабы Яги помощь и совет.  Баба Яга - вещая ведьма, знает 

прошедшее и будущее.Во многих сказках она дает герою советы и прямо помогает ему. 

Дает герою то клубочек, то полотенце, то  гребень,  то щетку. Со взрослыми обходится 

ласково, а детей сажала на лопату и совала в печь. А может  Баба Яга - народный 

целитель?. Откуда взялось это в сказках?    

        Баба Яга сначала была  положительным персонажем древней русской мифологии. 

Она считалась прародительницей рода, хранительницей его жизненного пространства, его 

обычаев и традиций и присматривала при этом за подрастающим поколением. Она 

считалась одной из наиболее значимых берегинь. Это образ величественной фигуры 

древней богини, повелевающей Временем, Огнем, Воздухом, Дикими зверями и Лесом, 

Жизнью и Смертью, Судьбой .  Баба Яга - это многоликий сказочный образ, вобравший в 

себя много символов и мифов прошлого . Лес - символизирует  темную , неизведанную  

сторону жизни. Избушка Бабы Яги стоит то в чаще леса, то на опушке леса, то на 

перекрестке дорог.  "Курьей ножкой " когда-то называли  именно перекресток или 

развилку дорог, а такое  место у славян считалось нечистым и опасным.  Именно на 

http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A4%D0%B0%D0%B9%D0%BB:Milyar2.jpg


5 
 

перекрестках , по поверьям, любила собираться всякая нечисть, так же как и на 

опушке(граница леса)..     

      Когда на Руси появилось христианство , то Бабе Яге , как и остальным языческим 

богам, стали приписывать отрицательные качества. Из берегини она превратилась в 

гнусную, страшную, зловредную старуху. У Бабы Яги была костяная нога, деревянная 

клюка, и изогнутый в виде клюва нос, растрепанные косматые волосы, ступа, метла, забор 

из костей с черепами Рядом всегда были ее помощники : кот, гуси-лебеди, ворон, всякие 

звери и всякие птицы.  Дружила она с Кощеем Бессмертным, варила зелье из мухоморов. 

 

     Почему же Баба Яга  ела маленьких детей?    В прошлые времена существовал обряд 

- припекание  больного ребенка.  Бабка - повитуха заговаривала хлебное тесто, 

заворачивала  в него младенца, на лопате засовывала в печь. Потом вынимала, 

разворачивала, тесто отдавала собакам, а ребенок после этого чаще выздоравливал . Да и 

нет доказательств, что она кого то съела!  Были у нее такие намерения, да ничего не 

вышло. А сообразительные герои сказок саму ее отправляют в горячую печь, обманывают, 

даже помощники бессильны. 

     Почему "избушка на курьих ножках" ?  Название "курьи ножки"  произошло от 

"курных"   , то есть окуренных дымом  столбов , на которых славяне ставили "избу 

смерти". Баба Яга служила связующим звеном между этим миром и потусторонним. А 

Баба Яга посредник, проводник в иной мир, т к сама давно уже умерла. Об этом говорит 

ее внешний вид. И жилище  ее - избушка на курьих ножках, прообраз домиков , которые 

строили люди прошлого. Они верили , что после смерти человека, его душа живет какое - 

то время среди людей. Делали для нее куклу , сажали в деревянный домик , а домик 



6 
 

ставили на пень  от срубленного дерева, корни напоминали куриную лапу Вот  и избушка 

на курьих ножках 

 

      Почему же часто за советом приходят к  Бабе Яге?  Существовал такой обычай - 

обращаться за  любыми знаниями к предкам.  Так как они прожили много лет , накопили 

определенный опыт. А дальние предки  находятся в потустороннем мире, куда живым не 

попасть . И опять помогает Баба Яга. 

  

       Как Баба Яга встречает гостя?    "В бане напарит, накормит, спать уложит. И 

начинает расспрашивать" Баня это помывка уставшего гостя, место для лечения, как 

издавна было на Руси. Баня - ритуал , способствующий успешному проникновению героя 

в логово врага. Ведь в ином мире - смелого путника ждет много опасностей, он должен  их 

предвидеть, избегать их. От героя не должно пахнуть "русским духом". Чаще всего Баба-

Яга начинает разговор с героем с вопроса: "Дела пытаешь иль от дела лытаешь?" — или: 



7 
 

"По охоте, молодец, ходишь, але по неволе?" Но, прежде чем ответить на вопрос, герой 

требует, чтобы хозяйка соблюла правила гостеприимства: "Бабушка-сударушка, напой, 

накорми, тогда вести расспроси!" Подчас герой отвечает старухе грубо, даже обзывая ее 

ругательными словами и требуя: "А ты должна баньку истопить, выпарить, вымыть и 

спросить: где ты проживался?" Если Баба-Яга сразу грозит его съесть, он отвечает: 

"Полно, старая, я с дороги — пылен и гадок. Ты должна меня сначала вымыть, накормить, 

напоить, а потом есть. Да еще ты должна спросить: иду ли я по своей воле или по неволе". 

В некоторых сказках герой на угрозу Бабы-Яги сам грозит убить ее, а кости придавить 

камнем, и хозяйка смиряется и угощает гостя. Демонстрация героем знания этикетных 

норм заставляет Бабу-Ягу изменить свое поведение. Иногда же в сказках она сама как 

будто спохватывается: "Старушка скочила со стула, себе по щеке ударила, по другой 

прибавила: "Фу-фу, не накормила я, не напоила, а стала вести выспрашивать"". Таким 

образом, в сказке нашли отражение особенности старинного русского гостеприимства. 

 

 

     Женский образ Бабы-яги связан с матриархальными представлениями об устройстве 

социального мира. 

    При матриархате как образе жизни глава, так сказать, старейшина общества — это 

женщина достаточного возраста для того, чтобы иметь право поучать всех остальных, и 

достаточно молодая, чтобы быть в состоянии отстоять свое место в обществе физически. 

То есть не девица, но и не старуха — настоящая баба в нормальном понимании этого 

слова. С этих старых времен и осталось у известной нам героини часть имени «Баба» и 

способность научить любого, от Ивана-царевича, до Иванушки-дурачка. Матриархат 



8 
 

отличался только тем, что право взрослой жизни не давалось исходя из возраста, а 

присваивалось в зависимости от личных достижений. Другими словами, человек вообще 

мог не стать взрослым, если не умел делать определенные вещи. Это вполне логично: если 

вы не умеете зарабатывать хлеб, почему вы должны иметь право голоса при обсуждении 

того, как его кушать? В условиях матриархата подобное решение принималось одной 

главной женщиной. 

    В рамках мифологического сознания прообраз Бабы-Яги не мог квалифицироваться как 

положительный или отрицательный в современном понимании этих признаков. И в 

сказках, отражающих элементы мифологического мировосприятия, Баба-Яга представляет 

собой и страшную старуху, полновластную "хозяйку леса", грозного и всемогущего 

стража входа в потусторонний мир, и мудрый, вещий персонаж, покровительницу и 

советчицу, но только того героя, который знает, как нужно себя вести с ней. Как уже 

отмечалось выше, в сложении образа Бабы-Яги очевидна роль первобытных институтов и, 

в частности, обряда посвящения, а также мифологических представлений о смерти и 

путешествии в загробный мир. В поздних традиционных представлениях Баба-Яга 

воспринимается как колдунья, ведьма, связанная с нечистой силой. В народном быту имя 

Бабы-Яги стало укорительным: им обычно называют злых женщин. 

 

 

Имя :   Баба Яга  

Хозяйка леса, повелительница зверей и птиц, охранительница границ   царства смерти.  



9 
 

Страна:   Россия  

Мифология :  славянская 

Местность: тридесятое царство за огненной рекой Смородиной 

Пол: женский  

Атрибуты : ступа, пест, помело, избушка на курьих ножках 

Деятельность :  ведьма 

Семейное положение :  не замужем  

      В 2004  г. село Кукобой  Первомайского района Ярославской области было объявлено 

«родиной» Бабы-яги, там же был создан музей Бабы-яги.   В современной Украине день 

рождения Бабы-яги празднуют 13 января 

     Из русского фольклора образ Бабы-Яги перекочевал в современную литературу, и в 

детскую и в фантастическую. Ее мы встречаем в сказке Эдуарда Успенского «Вниз по 

волшебной реке», в известной повести братьев Стругацких «Понедельник начинается в 

субботу» Баба-Яга выступает в лице Наины Киевны Горыныч. У Андрея Белянина в его 

цикле «Тайный сыск Царя Гороха» Баба-Яга не просто настоящий положительный герой, 

а самый настоящий борец со злом, она - эксперт-криминалист. 

               Независимо от версии происхождения Бабы-Яги, в разных сказках ее образ 

обыгран по-разному. Она не абсолютное зло, герои сказок ласково обращаются к ней 

«бабушка», возможно из страха, а может быть и из уважения.  Баба-Яга практически 

бессмертна, лишь в двух сказках она умирает, в «Марье Моревне» - гибнет в огненной 

реке, а в сказке «Иван-царевич и Белый Полянин» царевич отрубает Бабе-Яге голову. 

Баба-Яга, несмотря на непрезентабельную внешность и преклонный возраст, выступает в 

сказках в трех основных ипостасях, она дерется вместе с богатырями, иногда она – 

похитительница детей и красных девиц, а в остальных случаях она радушная хозяйка, 

которая угощает пирогами, и снаряжает в дальний путь, снабдив полезными советами и 

волшебными предметами. В некоторых сказках у Бабы-Яги есть сестры, и даже дети, в 

одной из сказок у нее аж 41 дочь Разбирая образ Бабы-Яги на детали, исследователи 

задаются вопросом, а почему именно в ступе передвигается эта сказочная старуха? Может 

быть все-таки историческая и мифологическая суть Бабы-Яги не в том, что она страшный 

мертвец и косматое чудовище, а воплощение женского славянского божества, Великой 

Матери, если хотите. 

      Фольклорная Баба-Яга также может выступать прототипом знахарки - отшельницы, 

которая вовсе не несла людям зло, а напротив, избавляла от хворей и прочих напастей. 

Такие целительницы, как правило, жили в лесу, либо на опушке, подальше от сел, 



10 
 

собирали травы, общались с животными и вели во многом, непонятный для обычных 

людей образ жизни Двойственная природа Бабы-яги в фольклоре связана, во-первых, с 

образом хозяйки леса, которую надо задобрить. 

Отношение с людьми Волшебная сказка знает несколько образов Бабы Яги:  

1. Яга- воительница 

 2. Яга- похитительница  

3. Яга- дарительница 

4. Яга - прародительница 

5. Яга - советчица 

6. Яга - покровительница  

     Таким образом, мое исследование показало, что Баба Яга – вымышленный 

сказочный персонаж. Ее прообразом является славянская богиня смерти. Сущность образа 

Бабы Яги в русских народных сказках имеет более глубокий смысл, нежели просто злая 

сварливая старуха. Ведущее место в типологии персонажей  народной сказки  занимают 

женские образы.  В любой сказке Баба Яга занимает важную роль. Выкиньте  ее из текста , 

герой ничего не сможет, ничего не знает, не умеет.  И мне кажется, что до конца еще не 

разгаданы все тайны, загадки этого образа. 

Бурятские сказки. 

Диапозон бурятских сказок широк. Он напоминает просторную и полноводную 

реку, которая на своем пути то и дело распадается на рукава, именуемые сказками: 

волшебными, бытовыми и сказками о животных. В бурятских сказках, как и в сказках 

других народов мира, герои делятся на положительных и отрицательных.  Разнообразны 

отрицательные герои. В бурятских сказках встречаются многоловые  чудовища-

мангадхаи, страшные звери и жадные ламы. Но какое бы обличие ни имело Зло, победа 

всегда останется на стороне Добра.  Сказка как один из видов народного творчества 

является индикатором положения женщины у того или иного народа – в нашем случае 

бурятского.  

Бурятский народ создал многоженских образов, которые занимают центральные 

места в волшебных сказках. В одних сказках женщины сочетают  в себе ум и богатырскую 

силу, в других воспевается как преобразовательница жизни, приносящая счастье и 

радость. Особое место в старинных бурятских сказках занимает женщина — 



11 
 

носительница народной мудрости.  сказка "Алтан -Хайша" "Золотые ножницы" 

 

Ведь испокон веков она была хранительницей домашнего очага, благополучие 

семьи и рода во многом зависело от нее. Об этом могут свидетельствовать старинные 

поговорки: 

Хорошая жена, как солнце и луна. 

А уму женщины и ее смекалке воздается в поговорке: 

Бывает сабля молнии острее. Бывает женщина мужчин умнее. 

   В ряде сказок женщина-героиня имеет небесное происхождение.  

 

  

    В этом прямой отголосок народной мифологии. Так, согласно древнейшим легендам, 

прародительницей таких бурятских племен и родов, как хори, хонгоодор и шошоолок, 

является лебедь. Поэтому в силу своего неземного происхождения женщина обладает 



12 
 

чудесным даром, всякий раз выручает мужа, дает ему мудрые советы, помогает герою 

беспрепятственно подниматься на небеса и добиться в конечном счете своей цели 

     Женщина в сказочном эпосе предстает не только умной и мудрой, но и 

большой мастерицей, умелицей. «Большой искусницей была красавица Ногоондар: из 

шелка размером с мизинец могла сшить двадцать халатов, а шелком размером с ладонь — 

покрыть десять дох и дэгэлов» — так поэтично воспевается старинное женское ремесло в 

сказке «Молодец Сагаандар». 

Особое место в ряду сказочных героинь занимает образ матери, 

формировавшийся на протяжении жизни многих поколений и вобравший в себя самые 

разные представления, начиная с мифологического мировоззрения. 

    Классическими архетипами женского образа являются следующие: 

1. Архетип матери (Великая Мать, Ужасная Мать, Ревнивая Мачеха, Ведьма) 

2. Архетип гонимой сироты (падчерицы, девушки из бедной семьи) 

3. Архетип мудрой девы-красавицы (рукодельницы, мастерицы) 

4. Архетип богатырши-воительницы 

В устойчивом мотиве бурятских сказок о поисках невесты борьба за нее всегда 

сопряжена с большими трудностями и опасностью, поскольку жениху приходится ехать за 

невестой далеко "в чужую страну". Примечательно, что большая роль в благополучном 

исходе всех перипетий, связанных со сватовством и женитьбой, в сказке отводится 

невесте. Именно ее находчивость и мудрость обеспечивают успех в богатырской поездке 

ее избранника. 

Привлекательны в сказках и другие образы женщин - сестер мэргэнов и 

баторов, их жен, дочерей. Они наделены твердостью духа и готовностью пожертвовать 

собой ради спасения близких, знают секреты приготовления пищи, сохраняющей свежесть 

в течение многих лет. Таким умением обладает жена Хилгэндэй Мэргэна (сказка 

«Хилгэндэй Мэргэн»). 

Особое место в ряду сказочных героинь занимает образ матери, 

формировавшийся на протяжении жизни многих поколений и вобравший в себя самые 

разные представления, начиная с мифологического мировоззрения.  

      Архетип матери  

Образ матери в бурятских волшебных сказках связан в первую очередь с образом 

сына. Когда сын становится взрослым ("руки достают до тороков, а ноги до стремени"), 

роль матери в его судьбе приобретает особую значимость в сказке и ее сюжете.  



13 
 

 Часто мать сама изготовляет для сына снаряжение, Отправляя сына в дальнюю 

дорогу, полную тревог и неизвестности, мать снабжает его чудодейственной пищей, 

утоляющей голод. Лепешки, шаньги, сушеный творог (айрак), приготовленные матерью 

на своем грудном молоке для сына, обладают волшебными свойствами. Эта пища не 

убывает в продолжение многотрудного пути героя, дает ему силу, обеспечивающую 

победу над противниками. 

Архетип матери в мифологических сюжетах и фольклоре может быть 

амбивалентен. Так, он трансформируется в образы ведьмы, злой мачехи, ужасной матери. 

В бурятских сказках также существуют подобные героини. Таковы, например,  матери из 

сказок «Алтан-Сэсэк и сестра его Эрмэльжин-Гохон-Абаха» (которая решила убить своего 

сына, подумав «…если он вырастет большой, он не будет нам подчиняться»); «Тысхэ 

Бисхэ - сын старика и старухи» ( за непокорность старик и старуха решают расправиться с 

сыном, отправив его в тайгу: «-Что же нам делать? - говорят. - Кто же сможет одолеть 

нашего сына и покончить с ним? - сговариваются. - Обманем его и отправим к хозяину 

тайги, не расправится ли с ним хозяин тайги?)  

Архетип гонимой сироты  

Сказка (бурятская – не исключение) всегда на стороне невинно гонимых и 

оклеветанных женщин. Сочувствием к ним проникнуты, например, тексты  сказок 

«Девушка и говорящий бархатисто-черный конь» (по наветы бадарчи-ламы девушка была 

выгнана из дома, но затем стала невесткой хана и зажила счастливо), «Младшая ханша и 

ее Златогрудый сын» (девушка терпит от старухи-шолмос, от своих родителей, затем от 

двух старших ханских жен, но в конце сказки награждена хорошим отношением хана и 

счастливой жизнью), «Кто ты?» (по навету шамана героиню сначала выгоняют из родного 

дома, после замужества из ханского дворца, но в итоге оказывается награждена 

счастливой жизнью). Таким образом, за верность и стойкость этим героиням всегда 

воздается по справедливости, а их злые гонители наказываются.  

Архетип мудрой девы-красавицы (рукодельницы, мастерицы) 

Сказочные героини - искусницы в любом домашнем труде. Кроме того они умны, 

хитры, находчивы. Таковы Эрмэльжин-Гохон-Абаха (сказка «Алтан-Сэсэк и сестра его 

Эрмэльжин-Гохон-Абаха»), мудрые дочери (сказки «Мудрая дочь» и «Старик с 

дочерью»), дочь Байкала (сказка «Конец Хартагай-хана и его  сына Харжа-мина») 

Архетип богатырши-воительницы 



14 
 

Образ девы-воительницы, богатырши является традиционным как для мировой 

эпической традиции, так и для бурятского эпоса. Однако в улигерах богатырша никогда 

не определяется как воительница. Обычно она именутся «басаган» - «девушка», «дочь», 

«абхай» - «девушка», "барышня", "царевна", дуухэй"-"сестрица", "младшая сестра"; она не 

воюет, а преодолевает: уничтожает чудовищ, огромного змея, медведя, разорявшего 

муравейник, и т.д. Подобная традиция перешла и в сказки. Героиня преодолевает 

препятствия, выполняет задания, проявляя силу и ловкость, переодевшись парнем или 

выдав себя за брата, привозит ему суженую. 

Вывод. 

         В русских и бурятских сказках находим много общего и главное - добро всегда 

побеждает.  Женщина  трансформируется в образы ведьмы, злой мачехи, ужасной матери. 

В бурятских сказках также существуют подобные героини. Таковы, например,  матери из 

сказок «Алтан-Сэсэк и сестра его Эрмэльжин-Гохон-Абаха» (которая решила убить своего 

сына, подумав «…если он вырастет  большой, он не будет нам подчиняться» 

      Одновременно демонстрируют национальное своеобразие фольклора каждого народа. 


